
Het patriarchaat: mannelijk privilege of onpersoonlijke machtsstructuur? 

Bedenkingen over de zaak Mazan

Sandrine Aumercier

« Op geen enkel moment in de analytische arbeid lijdt men sterker onder het deprimerende gevoel  
dat men steeds vergeefs zijn best doet, onder het vermoeden dat men ‘voor de vissen predikt’, dan als  
men een vrouw ertoe wil bewegen haar peniswens op te geven omdat die onhaalbaar is, een man  
ervan  wil  overtuigen  dat  een  passieve  houding  jegens  mannen  niet  altijd  de  betekenis  van  een 
castratie heeft en in veel levensbetrekkingen noodzakelijk is. De koppige overcompensatie van de  
man leidt tot een der sterkste overdrachtsweerstanden.  (…)  Maar hieruit leert men ook dat het er  
niet toe doet in welke vorm de weerstand optreedt, als overdracht of niet. Beslissend blijft dat de 
weerstand geen verandering toelaat, dat alles blijft zoals het is. Vaak krijgt men de indruk dat men 
met de peniswens en het mannelijk protest door alle psychologische lagen heen is doorgedrongen tot  
het vaste gesteente’ en zo aan het slot van zijn werkzaamheid is gekomen. (...) De afwijzing van de 
vrouwelijkheid kan immers niets anders dan een biologisch feit zijn, een deel van het grote raadsel  
van de seksualiteit. »

Sigmund Freud, « De eindige en de oneindige analyse », in Werken 10 (1930–1938), Boom, Amsterdam, 2006 
[1937], p. 304-305.

« De  basiscontradictie  van  de  waardesocialisering  tussen  substantie  (inhoud,  aard)  en  vorm  
(abstracte waarde) is geslachtsspecifiek. Alles wat in de abstracte waardevorm niet opgaat, maar 
toch een voorwaarde blijft voor sociale reproductie, heel die zinnelijke inhoud, wordt gedelegeerd  
aan vrouwen (sensualiteit, emotionaliteit, enz.). (…) Niettemin kan de geslachtsspecifieke splitsing  
niet rechtstreeks worden afgeleid uit de waardevorm zelf. In plaats daarvan is ze in zekere zin de  
schaduw die de waarde werpt, maar die niet kan worden begrepen door het "positieve" marxistische  
conceptuele  instrumentarium.  De  afsplitsing  van  het  zogenaamde  vrouwelijke,  de  vrouwelijke  
context  en  de  aan  de  vrouwen  toegeschreven  activiteitssferen  (huishouding,  opvoeding  van  de  
kinderen,  “relatiewerk”  enzovoort)  zijn  zo  enerzijds  bestanddelen  van  de  waardesocialisering,  
anderzijds bevinden ze zich daarbuiten.  (…) Maar, en dit moet expliciet worden benadrukt, mijn doel  
is om een culturele structuur te onderzoeken. De focus ligt dus minder op empirische mannen en  
vrouwen, hoewel de empirische relaties tussen mannen en vrouwen natuurlijk worden bepaald door  
deze structuur zonder er volledig in op te gaan.»

Roswitha Scholz, “Der Wert ist der Mann. Thesen zu Wertvergesellschaftung und Geschlechterverhältniss”, 
Krisis, 12, Erlangen, 1992. Nederlandse vertaling: https://libcom.org/article/de-waarde-de-man-theses-over-
waardesocialisering-en-geslachtsverhouding

Over welk patriarchaat hebben we het ?

Rond het sterk gemediatiseerde proces van Mazan, heeft men het over het “proces van Monsieur 
Tout-le-monde” en over “het proces van het patriarchaat”. Wel, wie is dan die “meneer Iedereen”? 
Zeker, dat onwaarschijnlijke aantal van 51 beschuldigde mannen – in werkelijkheid veel meer want 
een deel  van hen werd  niet  geïdentificeerd  –  doet  duizelen.  Het  lijkt  op het  eerste  gezicht  de 
verdeling van de wereld te bevestigen in het vrouwelijke slachtoffer en een cultuur van anonieme, 
seriële en banale mannelijke verkrachting.

1



Maar kunnen we het patriarchaat reduceren tot deze twee biologische helften waarin we denken dat 
we twee complementaire categorieën zien, waarvan er één de andere domineert, zodat wanneer we 
een  vrouw zien  het  altijd  een  potentieel  slachtoffer  zou  zijn  en  een  man  altijd  een  potentiële  
verkrachter,  altijd  een  dominant  iemand,  of  op  zijn  minst  sluimerend  dominant,  en 
noodzakelijkerwijs een houder van mannelijk voorrecht? Is deze dubbele biologische assignatie niet 
precies het vijgenblad van het patriarchaat?

De discussie of het patriarchaat wordt gerepresenteerd door “al de mannen”, all men of not all men, 
kan ons op een dood spoor brengen. De constructie van het monster verduistert ook de structuur die  
het heeft toegelaten. Gisèle Pelicot, wiens waardigheid door de pers onophoudelijk wordt geprezen, 
verdient dat haar zaak ons verlicht over iets waarvan de huidige beschaving niets wil weten. Haar 
kalmte, die respect afdwingt, is duidelijk niet die van iemand die wraak wil nemen op de “mannen”, 
maar van iemand die wil begrijpen. Wat begrijpen?

Deze affaire materialiseert  een obsessief tafereel,  dat van een vrouwelijk lichaam dat verdoofd, 
ontwapend,  loutere  vergaarbak  van  geweld  en  mannelijke  medeplichtigheid  is.  Een  staat  van 
passiviteit  die  een  seksualiteit  opwekt die  tijdelijk  haar  'actieve  rol'  terug  verovert  door  de 
transformatie van het vrouwelijk lichaam in een dood oppervlak dat geen enkel verzet pleegt. En 
compulsief in deze staat  wordt  gefilmd. De camera voegt  hier  aan de daad een extra laag van 
passivering en objectivering toe. Het is dan ook niet verwonderlijk dat het bekijken van de video's 
een  debat  in  de  rechtbank  van  Avignon  kristalliseerde:  in  hoeverre  "stemmen”  we  ermee  in 
betrokken te raken bij de perverse structuur die op deze plek ontbloot wordt en die de toeschouwer 
misschien niet alleen interpelleert vanwege het intrinsieke geweld ervan, maar ook door wat ze over 
ons allemaal zegt?

De perversie vormt een triangulaire formatie. De perverse driehoek wordt hier gevormd door de 
heerser van de avond die aan een medeplichtig mannelijk genot een vrouwelijk lichaam op de rand 
van de coma “aanbiedt” als een koopwaar. Deze driehoek onthult de afgrond van de “mannelijke 
macht” die door de crisis ontmand is, verwikkeld in een vorm van totale oorlog tegen wat hem 
geweigerd  wordt,  wat  hem  weerstaat,  zijn  andere.  De  beschuldigden  zijn  de  bijna  perfecte 
steekproef van een samenleving waarvan al de imaginaire en reële fundamenten van het patriarchaat 
precair worden. Dominique Pelicot, van zijn kant, zal zich uiteindelijk uitspreken over zijn fantasme 
om “een niet-onderdanige vrouw te onderwerpen”. Men kan gerust stellen dat hoe meer gelijke 
rechten de vrouwen, ogenschijnlijk, veroveren, hoe barbaarser de mannelijke reactie is.

Want als we gelijkheid begrijpen als de statistische pariteit tussen mannen en vrouwen, dan kan die 
zeker worden geïmplementeerd en zelfs nog worden verbeterd. Maar als we met gelijkheid respect 
bedoelen voor alles wat niet economisch valoriseerbaar is, maar onmisbaar voor de reproductie van 
de samenleving en vertegenwoordigd door het  “vrouwelijke”,  dan is  deze gelijkheid structureel 
onmogelijk in de huidige stand van zaken. Het discours over gendergelijkheid veroordeelt zichzelf 
aldus  tot  het  beoefenen  van  een  schijngelijkheid  tussen  mannen  en  vrouwen,  niet  zonder 
tegelijkertijd de mannelijke overheersing op te sluiten in een even oppervlakkige rol waarvan de 
sociale basis afbrokkelt. Deze situatie biedt de voedingsbodem voor een gevaarlijk masculinistisch 
opbod. Als Freud het “viriele protest” uitsluitend toeschreef aan de relatie van de man met een 
andere man, dan sprak hij vanuit het perspectief van een tijdperk waarin de vrouw nog grotendeels 
werd toegewezen aan de huiselijke sfeer. De man kon daarom zonder risico in zijn contacten, in 

2



intersubjectieve  relaties  een,  wat  Freud  noemde,  “masochistisch  gedrag”  aannemen.  Maar  zijn 
empirische waarnemingen waren afhankelijk van zijn eigen historische vooroordelen.  Sindsdien 
zijn de zaken veranderd; vrouwen zijn in toenemende mate de rivalen van mannen in de arena van 
de patriarchale concurrentie, terwijl de sociologische basis van het patriarchaat blijft verzwakken. 
Daarom zijn vrouwen een van de mogelijke objecten van het “viriele protest” geworden.

De affaire  Mazan werpt  ook een licht  op de  afgronden van de  seksuele  miserie  die  de  overal 
geaffirmeerde bevrijding verbergt. Het spektakel van  het genieten zonder limieten (la jouissance 
sans entraves) verbergt zijn onderlaag van verliezers van diep gefrustreerde en eenzame individuen 
op de seksmarkt (de  incels  zijn slechts de top van de ijsberg), gelegenheidsverkrachters die klaar 
staan om de eerste kans te grijpen die zich voordoet, op voorwaarde dat de orkestratie door een 
derde partij alle verantwoordelijkheid voor hun daad wegneemt. De elektronische interface vormt 
de eerste stap, de manipulaties van een Pelicot de tweede. Gisèle Pelicot zou zelfs zonder haar  
medeweten homoseksuele bezoekers hebben ontvangen.  Zij  zou “aangeboden” zijn in ruil  voor 
enige uren van werk in de tuin aan een man die uiteindelijk weigerde erheen te gaan. Ironie van de 
kapitalistische handel in romantische liefde, zal ze op Valentijnsdag gedrogeerd worden met degene 
die Pelicot zijn “beste handlanger” noemt. Het slaapmiddelrecept circuleert onder bepaalde mannen 
zoals een kookrecept.  Er zijn geen limieten,  zo lijkt  het,  aan de configuraties van het perverse 
contract dat aangegaan werd ten koste van Gisèle Pelicot en andere potentiële slachtoffers.

Ze is ook een moeder en een grootmoeder wiens agressors gemiddeld 25 jaar jonger zijn dan zij (dit  
cijfer is gemakkelijk te berekenen). Men zou deze mannen, van wie er één zich voorstelde zijn 
eigen moeder in slaap te doen en te verkrachten, willen vragen: wat heeft hun moeder hen dan 
aangedaan? De vraag werd tijdens het proces meerdere malen gesteld. Maar de verwijzing naar het 
pornofantasme van de MILF ("Mother I’d Like to Fuck") personaliseert en privatiseert opnieuw de 
patriarchale structuur alsof het, inderdaad, niet meer dan een kwestie van individuele fixatie is. 
Nochtans,  van  de  scheldwoorden  gericht  tegen  de  moeder  van  de  tegenstander  (goed 
gedocumenteerd  sinds  het  tijdperk  van  Perikles)  tot  de  moderne  verbale  steekspelen  tussen 
adolescenten, is de moeder altijd tegelijkertijd heilig en veracht in de masculiene verbeelding. Freud 
had  deze  bekende  kloof  tussen  “de  mama  en  de  hoer”  in  het  mannelijke  seksuele  leven  al 
opgemerkt. Hij bereikt het paroxisme in het kapitalisme. Daarom gaat de goede familievader zo 
goed samen met  de abjecte  perverseling.  Dominique Pelicot  is  er  net  in geslaagd om die twee 
figuren  samen  te  brengen  tot  één  'super-mec'  (zo  noemde  ze  hem)  die  in  een  pooier  en  een 
dwangmatige  verkrachter  veranderde  om zonder  haar  medeweten  zijn  “heilige  echtgenote”  (zo 
noemde hij haar) om te zetten in een gratis hoer.

Ten  slotte  kunnen  de  verschillende  getuigenissen  tijdens  het  proces  van  Mazan  een  andere 
vraagstelling openen: wat betekent voor al deze verdachten de mannelijkheid die ze tijdens hun 
leven  zijn  tegenkomen?  Vanuit  dit  oogpunt  opent  het  aantal  van  hen,  inbegrepen  de 
hoofdverdachten, die beweren seksueel geweld te hebben ondergaan in hun jeugd - of de feiten nu 
bewezen zijn of niet - een duizelingwekkende spiraal van mannelijk geweld die niet alleen gericht is 
tegen de sociologische groep van "vrouwen". Als Freud de psychoanalyse heeft uitgevonden door 
de verhalen van infantiele verleiding van hysterische vrouwen te verzamelen, reëel of gefantaseerd, 
is het tijd om mannen op te nemen als evengoed collaterale slachtoffers van hetzelfde patriarchaat.

3



De universele verontwaardiging tegenover verkrachters en degenen die aanvaarden hun zaak te 
verdedigen - die zich tijdens het proces in Avignon zelfs moeten beschermen tegen de volkswoede - 
maskeert dus de onmacht om de daar ontdekte structuur te wijzigen, die iedereen diep in zichzelf 
aanvoelt. Misschien volgt er uit dit proces een preciezere juridische definitie van verkrachting en 
van consent, maar tot de omverwerping van het patriarchaat zal het niet leiden.

Al deze mannen die “de daden maar niet de intentie” erkennen, lijken een (Franse) maas in de wet  
te misbruiken, waardoor er alleen verkrachting is als er de intentie is om te verkrachten. Hoewel 
deze  verdediging  hoongelach  oproept,  kan  ze  ook  op  haar  woord  worden  genomen vanuit  het 
oogpunt  van  een  kritische  theorie  van  de  samenleving  die,  net  als  de  psychoanalyse,  niet  
geïnteresseerd  is  in  de  intenties  van  mensen,  maar  precies  in  wat  hun daden zeggen. Voor  de 
psychoanalyse  kan  er  verkrachting  zijn  met  of  zonder  intentie  en  met  of  zonder  instemming. 
Intentie en consent zijn inherent dubbelzinnig. We begrijpen goed dat de wet behoefte heeft aan 
duidelijke definities. Maar altijd een kind van zijn tijd zijnde en nooit in staat die te overstijgen,  
versterkt hij de collectieve blinde vlekken, zelfs als hij zichzelf voorstelt als een maatschappelijke 
vooruitgang.

Instemmen met verkrachting ? 

Het is niemand ontgaan dat in dit proces opnieuw het schema opdook dat we al lang als achterhaald 
beschouwden, met name van een consent verkregen door bemiddeling van de pater familias : “De 
toestemming heb ik gekregen van haar echtgenoot.” De rest van de verdediging heeft er vooral toe 
bijgedragen aan Gisèle Pelicot een vermoeden van medewerking toe te schrijven.

Het is echter ongehoord dat de kwestie van de instemming waarop tijdens het hele proces werd 
gehamerd,  lijkt  samen  te  vatten  wat  de  samenleving  te  zeggen  heeft  om  dergelijke  daden  te  
beoordelen. Wat betekent het schandaal van het ontbreken van consent ? Indien mevrouw Pelicot 
haar man formeel zou hebben gemachtigd om mannen uit te nodigen om seksuele handelingen te 
plegen op haar inerte lichaam, zou dit alles dan niets meer te maken hebben met een geval van 
verkrachting?  Het  zou dan een  banaal  SM-scenario  zijn  dat  tussen  instemmende  partijen  werd 
afgesproken? Dat is wat de nadruk op het gebrek aan instemming als grond van beschuldiging lijkt 
te  zeggen.  Als  de  voorzitter  Roger  Arata  vraagt:  “Was  volgens  u  Gisèle  Pelicot  in  staat  haar 
toestemming te geven?”, kunnen we in de plaats daarvan vragen: “En als nu Gisèle Pelicot haar 
toestemming had gegeven om gedrogeerd en verkracht te worden, zou ze dan nog steeds kunnen 
instemmen met seksuele handelingen als ze eenmaal met haar toestemming gedrogeerd was?" Waar 
begint en waar eindigt de “vrije en verlichte” instemming?

Achter  het  thema  van  toestemming  ontdekken  we  dat  het  patriarchaat  niet  (alleen)  een 
intersubjectieve relatie  is  tussen een slachtoffer  en een dader van seksuele misdaad:  het  is  een 
structuur die alle subjectieve posities omvat, waaraan het consent een vernis van emancipatie zou 
geven dat  iedereen zou kunnen kalmeren.  In  zijn  perverse  versie  beoogt,  provoceert,  hekelt  of 
cultiveert deze structuur de onbeschaamde of beschaamde goedkeuring van het subject. Ze kan zich 
tevreden stellen met een instemming door nalatigheid. Ik denk terug aan die jonge vrouw die drugs 
gebruikte en een seksueel leven leidde dat ze zelf als vrij beschouwde, die vertelde dat ze, slapend 
op een festival onder invloed van een substantie, werd gewekt door een vreemde die haar aan het 

4



neuken was en dat ze gewoon geduldig wachtte: “Ik dacht, het zal wel gauw voorbij zijn!“, legde ze  
me  uit  zonder  over  verkrachting  te  praten.  Ze  verklaarde  me  ook  -  in  tegenstelling  tot  de 
feministische slogan “mijn lichaam is van mij!”- dat haar lichaam niet belangrijk was voor haar, dat 
ze het kon geven zonder dat de vraag naar haar verlangens zich stelde. Men zou kunnen zeggen dat 
ze “toestemde” met deze verkrachting door de houding die ze innam tegenover haar eigen lichaam, 
wat  niet  belet  dat  het  een  verkrachting  was.  Dit  geval  is  verre  van  zeldzaam.  Het  is  klinisch 
uitgebreid bevestigd dat personen zich in troebele situaties kunnen bevinden waarvan ze achteraf 
ontdekken dat ze die niet wilden, terwijl ze zichzelf toch in een staat hadden gebracht waarin het 
consent alles behalve “vrij en verlicht” was. 

De chemische kwetsbaarheid — in de schaduw van het thema van de chemische onderwerping dat 
steeds meer in het voetlicht treedt – raakt inderdaad de duistere kern van de cultus van de seksuele 
prestatiedwang en optimalisatie: want uiteindelijk raakt ze ook steeds een zone die er schuil gaat. 
Is  een consent  bereikt  in een staat  van waakzaamheid nog steeds geldig in een staat  van niet-
waakzaamheid? Kan men met iets instemmen of iets weigeren wanneer men onder de invloed is van 
een substantie? Of moeten we alle seksuele relaties in die omstandigheden verbieden? Moeten we 
de  chemsex,  die geconsumeerd  worden om  de  de  seksuele  ontremming  te  provoceren  en  dus 
chemisch de voorwaarden van het “consent” wijzigen, strafbaar stellen? Verandert een eenvoudig 
glas alcohol het oordeelsvermogen al niet? Welk niveau van repressie willen we dan aanvaarden, als 
deze banale praktijken zouden worden verboden!

Wat veeleer naar boven moet worden gebracht, is dat de hedendaagse seksualiteit zich onderscheidt 
door een kern van “repressieve desublimatie” (Herbert  Marcuse),  waardoor het  lichaam tot  het 
uiterste  wordt  gedwongen  om  een  ervaring  te  bereiken  waarin  ja  en  nee  uiteindelijk  verward 
worden. Dit niet zeggen, is ook zich medeplichtig maken aan de verkrachtingscultuur. Deze cultuur 
haalt haar kracht uit een sociale dwang om alle grenzen te overschrijden, en dit is constitutief voor 
de moderne subjectiviteit. 

Het is over deze realiteit dat het proces van Mazan weigert de sluier op te lichten door zo hard, zo 
koppig aan te dringen op een “instemming” van Gisèle Pelicot die niet zou zijn gevraagd, alsof het 
er alleen om ging dat indien ze haar toestemming zou hebben gegeven we gespaard zouden worden 
van een zo penibele invraagstelling. In de subtekst vragen we niets anders van de vrouw Pelicot dan 
haar  perverse  deelname aan  een  “libertijns  spel”,  zodat  deze  affaire  ophoudt  er  één  te  zijn  ... 
Daarom kon  ze,  ondanks  haar  lange  medische  beproeving,  worden  verdacht  gemaakt  door  de 
verdediging en door degenen die vinden dat deze geschiedenis te onwaarschijnlijk is om waar te  
zijn.

Het moderne patriarchaat vraagt, uit hoofde van de seksuele bevrijding,  instemmende  deelnemers 
aan het perverse scenario. Maar deze “bevrijding” is niet het vreugdevolle huis van plezier waar je 
van zou kunnen dromen in een speelse en onschuldige wereld; het is ook de promotie van een 
Sadeaanse wereld waar geweld gerechtvaardigd is als vermeende uitdrukking van de aard van onze 
impulsen. Het verkrijgen van instemming presenteert zich dan als de laatste beschaafde barrière 
voor de gruwel. Mits er toestemming is, is alles toegestaan. Wat de verdediging en de beschuldiging 
van de verkrachtingen van Mazan verenigt, is de verwijzing - positief of negatief - naar een consent  
die niet de vraag oproept naar de aard van het perverse scenario en het succes dat het bij tientallen  
mannen had. De pornografie, de reclame, de sociale netwerken, de onophoudelijke mobilisatie van 

5



subjectiviteiten en de normale werking van het kapitalisme overschrijden voortdurend de grenzen 
waarvan de individuele instemming de maat zou moeten zijn. Stimulatie en het voortdurende opbod 
zijn op alle gebieden alomtegenwoordig.

De structuur van de inschrijving in het perverse scenario moet dus een adequate interpretatie krijgen 
gelieerd met zijn historische context. Het gaat niet alleen om individuele impulsen die niet onder 
controle gehouden zijn, omdat de menselijke natuur of de mannelijke seksualiteit onmiskenbaar 
onverbeterlijk zouden zijn. We hebben te maken met de consequenties van een continue sociale 
aansporing om ze te "bevrijden".

Alle leden van de kapitalistische samenleving zijn ingelijfd voor één en hetzelfde doel op zich: 
deelnemen aan de collectieve inspanning om de kapitaalaccumulatie te voeden. Deze imperatief 
alleen  al  rechtvaardigt  de  opheffing  van  alle  oude  sociale,  morele,  religieuze  en  symbolische 
barrières om deze vervolgens opnieuw uit te vinden in de vorm van een subjectivistische casuïstiek 
waarin Foucault het nieuwe “seksuele dispositief”' heeft gedetecteerd. De obsessie om de intentie 
en de instemming te situeren komt voort uit de productivistische en consumentistische noodzaak om 
alle  grenzen  te  overschrijden.  Van  de  wapenwedloop  tot  het  verslinden  van  de  wereld,  deze 
imperatief omvat het veld van alle activiteiten die direct of indirect deelnemen aan het creëren en 
realiseren  van  waarde.  De  intentie  en  de  instemming  worden  dan  de  laatste  normatieve 
toevluchtsoorden  van  een  samenleving  die  alle  oude  taboes  doorbreekt.  Hoe  meer  de  sociale 
imperatief van de transgressie wordt doorgevoerd, hoe meer het individu gesommeerd wordt om de 
limiet in zijn intimiteit  te vinden. Een limiet die niet anders dan labiel en paradoxaal kan zijn,  
aangezien deze intimiteit precies wordt gevormd door de imperatief om te overtreden.

De logica van de waardeafsplitsing

Volgens  het  door  Roswitha  Scholz  ontwikkelde  theorema  van  de  waardeafsplitsing  is  de 
“vrouwelijke sfeer” het afgesplitste deel van de kapitalistische reproductie dat nodig is voor het 
kapitaal, maar dat geen economische waarde heeft. Wat is de economische waarde van de zorg, de 
beschikbaarheid,  de  tederheid,  het  moederschap ?  Deze  veronderstelde  vrouwelijke  disposities 
produceren hoogstens kleine zelfbewuste mannen; om maar te zeggen dat “de vrouwen” niet zo 
onschuldig zijn aan het patriarchaat. Maar economisch produceert dit  alles geen waarde. En dit  
ondanks het feit dat deze bijdrage onontbeerlijk is voor het behoud van het systeem.

Elk geslacht krijgt in deze context een bepaalde definitie van zijn sociale wezen en de toewijzing 
aan de gerelateerde rollen en attitudes. Alles gaat goed zolang men ermee "instemt". We stemmen 
niet meer in? Dat is ook voorzien. De rollen kunnen worden omgewisseld, mits de structuur blijft  
bestaan. Dat is waarom de seksuele dichotomie niet afgeschaft wordt door, bijvoorbeeld, een fluïde 
geslacht, een translichaam of een taalpolitie te promoten. De  patriarchale structuur tolereert deze 
evoluties. De genderpolitiekers en hun militanten moeten het goed aanvoelen, vastgelopen als ze 
zijn in een machteloos opbod. 

Wanneer  de  zogenaamde  vrouwelijke  activiteiten  worden  geprofessionaliseerd  omdat  het 
vrouwelijke geslacht niet langer “instemt” met haar vroegere rol, blijven deze activiteiten - nog 
steeds  even noodzakelijk  -  onderbetaald  en ondergewaardeerd,  zij  vertegenwoordigen zelfs  een 
ondraaglijke kost voor de gemeenschap - de eerste die worden afgestoten in een crisissituatie. Men 

6



moet  maar  de  huidige  staat  van  de  hospitalen,  scholen  en  culturele  instellingen  bekijken: 
overblijfselen van de verzorgingsstaat die blijft inkrimpen. Het kapitalistische patriarchaat is zowel 
de  vanzelfsprekendheid  van  de  “vrouwelijke”  beschikbaarheid  als  de  minachting  die  aan  die 
vanzelfsprekendheid  is  verbonden,  omdat  activiteiten  die  het  kapitaal  niet  vermenigvuldigen 
waardeloos zijn voor het kapitaal. Integendeel, zij gaan in de sociale staat de massa van waarde  nog 
accentueren die gegenereerd wordt door de productieve arbeid, die niet ophoudt af te nemen tijdens 
de structurele crisis van het kapitalisme. 

In de moderne patriarchale samenleving heeft het mannelijke geslacht de rol van gezinshoofd op 
zich genomen,  van houder  van economische en politieke macht,  verdediger  van het  vaderland, 
schepper  van waarde.  De historische evolutie  toont  echter  aan dat  deze rollen door een vrouw 
kunnen  worden  ingenomen  zonder  de  onderliggende  structuur  te  veranderen.  Het  vrouwelijke 
geslacht  werd  van  oudsher  negatief  toegewezen  aan  de  huiselijke  sfeer,  die  van  de  zorg,  het 
moederschap,  de  beschikbaarheid,  de  reproductie.  Het  laatkapitalisme  laat  zien  dat  deze  rollen 
behoorlijk door een man kunnen worden vervuld zonder hun structuur te veranderen. Dergelijke 
'huismannen' zullen op hun beurt lijden onder de geamuseerde minachting voor en invisibilisering 
van mensen en activiteiten die niet productief zijn op de kapitalistische markt. Als we mannen een 
papfles en vrouwen een pistool geven, verandert dat niets aan de seksuele dissociatie. Ze verandert 
gewoon van pool. 

Het warenproducerende patriarchaat vormt aldus alle mensen en alle activiteiten:

1/  De vrouwen die zich identificeren met het “vrouwelijke” zijn vaak de eerste slachtoffers van 
seksueel en seksistisch geweld, maar niet de enige. Alles wat ons doet denken aan de patriarchale 
definitie van het vrouwelijke, namelijk kwetsbaarheid, zwakte en passiviteit, is er ook slachtoffer 
van:  zoals  de  zieken,  de  ouderen,  de  gemarginaliseerden,  de  werklozen,  de  onproductieven. 
Slachtoffers kunnen ook secundaire voordelen uit hun positie halen. Het is niet altijd onaangenaam 
om  voor  eigen  rekening  opnieuw  de  bezoedelde  rol  van  de  femme  fatale,  de  muze,  de 
onvoorwaardelijke assistente of de dappere moeder te spelen. Of ze nu aanbeden of veracht worden, 
deze vrouwen worden gedwongen om in een categorisatierooster te stappen van waaruit hun positie 
noodzakelijkerwijs ten dienste staat van het mannelijke.

2/  De vrouwen die zich niet identificeren met het “vrouwelijke”  kunnen nu volop de mannelijke 
arena betreden. Het waren de “garçonnes” van de jaren 1920 die bevorderd waren door de rol die ze 
hadden gespeeld toen de mannen aan het front vochten, het zijn vandaag de ondernemende, de 
vechtende,  de  onafhankelijke,  de  “fallische” vrouwen,  de  “ijzeren dames”  van alle  soorten.  Ze 
moeten in alle dingen bijkomende bewijzen en inspanningen leveren om dezelfde positie als een 
man te verwerven. En nog zullen ze worden bekeken als vrouwen die het er goed vanaf brengen. 
Het ene na het andere artikel om de Ursula von der Leyens en de Christine Lagardes te prijzen als 
“sterke vrouwen”. Aan de top van de macht weten ze inderdaad hoe ze de reserves van viriele  
kwaliteiten moeten inzetten. Maar van een mannelijke politieker wordt nooit gezegd dat hij een 
“sterke man” is, want zo'n bijnaam zou overbodig zijn, behalve als het is om hem belachelijk te  
maken. Iets stoot de hele moderne psyche af om vrouwen serieus te nemen. Zelfs het geweld door 
vrouwen wordt genegeerd, alsof vrouwen ontologisch enkel slachtoffer kunnen zijn.

7



3/  De  mannen  die  geïdentificeerd  worden  met  het  patriarchaat zijn  degenen  waardoor  de 
meerderheid van het seksuele en seksistische geweld wordt gepleegd, maar men vergeet dat het 
patriarchaat hen van ‘s ochtends tot ‘s avonds dwingt in de pas te lopen: geen verzwakking, geen 
emotie, geen twijfel, geen fout wordt toegestaan. Het zijn zij die men met honderdduizenden naar 
de slagvelden stuurt om te doden en gedood te worden voor het vaderland. Het zijn de mannen die 
met  mannelijkheid  zijn  geïdentificeerd,  door  een constante  vertoning van masculien geweld en 
concurrentie op straffe van het verlies van hun masculiene rang, die sociaal omlaag vallen tot een 
statuut dat zelfs nog onder dat van de vrouw ligt. Ze hebben niet het recht om te deserteren, zoals 
we vandaag zien in Oekraïne, Rusland, het Midden-Oosten. Als daders en slachtoffers van al deze 
gewelddadigheden, zijn zij ook degenen die alles te verliezen hebben.

4/  De mannen die zich niet identificeren met het patriarchaat,  met het genre waarin ze worden 
opgesloten  door  de  patriarchale  organisatie  van  de  wereld,  zij  zijn  zeker  de  grote  afvalligen. 
Gender-overlopers, mannen die huilen, huisvaders, deserteurs, mislukt, zwak, verlegen, onderdanig, 
hulpeloos,  blut,  homoseksueel:  ook  zij  zijn  slachtoffers  van  het  patriarchaat.  Ze  ondergaan 
voortdurend  de  structuur  van  discriminatie  op  dezelfde  manier  als  de  vrouw.  Maar  terwijl  het 
vrouwelijke in ieder geval het voordeel heeft binnen de norm te vallen, genieten zij, mannen, van 
geen enkele inschikkelijkheid.

Het viriele protest

Dit  systeem laat  dus niemand uit  zijn  netten ontsnappen;  het  haalt  alle  geslachten binnen,  alle 
psychische posities en alle sociale rollen. Men kan verklaren dat er vijf geslachten zijn of dat er  
achtenzestig genders zijn om aan een verguisd binarisme te ontsnappen, maar dat verandert er niets 
aan. De psychische structuur is verdeeld in een passieve positie en een actieve positie die beide 
geslachten  treft,  zoals  Freud  had  ontdekt,  voor  wie  er  geen  vrouwelijk  en  mannelijk  in  het 
onbewuste was, maar een continuüm van posities variërend van passief (vrouwelijk geconnoteerd) 
tot actief (mannelijk geconnoteerd).  Het patriarchaat definieert geen biologische personen, maar 
posities binnen het patriarchaat. Er is geen reden om deze identificaties als identiteiten te begrijpen.  
Reële mensen kunnen perfect verschillende van deze posities innemen, van de ene naar de andere 
overschakelen, veranderen van masker.

Het patriarchaat vereist dus een “vrouwelijke” sfeer als zijn eigen afgesplitste tegendeel. Op basis 
van deze dissociatie produceert het in de economische arena een winnaar en een verliezer die op een 
viriele manier worden geconnoteerd. Links is het gewoon de winnaars en de bazen te beschuldigen 
van de misstanden van het systeem. Maar de verliezers zijn betrokken bij dezelfde spelregels, waar 
ze niet altijd de onschuldigen zijn die we denken. De honorabele moordenaars die gemobiliseerd 
worden voor de redding van de natie en de zielige verkrachters, de grote perverselingen en de kleine 
geobsedeerden, degenen die alleen maar fantaseren over geweld zonder tot actie over te gaan, de 
vrouwen die zich haasten een beschermer te vinden net zoals zij die met ijzeren hand de patriarchale 
macht toepassen eens ze die hebben veroverd, de kleine en de grote carrièremakers, ze bevinden 
zich allemaal ergens in de patriarchale cirkel. Deze cultuur van kracht en verovering, van erectie en 
penetratie,  van de autocratische bevestiging van het  verlangen, van uitbreiding en groei,  is  een 
wezenlijk bestanddeel van de economie, namelijk met arbeiden en het veroveren van markten om 
waarde te creëren en de hele mondiale samenleving ondergeschikt te maken aan dit enige doel. De 

8



economie is een immense oorlogsinspanning die iedereen voortdurend dwingt om iemand te zijn die 
verkoopbaar en solvabel is op de markt, om altijd performant te zijn, de beste in de klas en dan de 
beste  kandidaat  bij  een  aanwerving,  altijd  bedreigd  met  diskwalificatie  zodra  hij  of  zij  punten 
verliest. De “bevrijding” van de seksualiteit is een ingrediënt in deze imperatief van de ontketening 
van de driften. De mislukking daaraan te voldoen is gecodeerd  als een soort “feminisering”. In de 
kapitalistische verbeelding is sociale neergang identiek aan een afname van mannelijkheid. Zij komt 
tot uiting in de herverkiezing van een Donald Trump, een verkiezing die onmogelijk zou zijn zonder 
de bijdrage van zijn vrouwelijke kiezers ...

Freud werd vaak beschuldigd van machismo met zijn theorie van de “penisnijd”. Maar wat kan een 
vrouw anders willen dan een penis - dat wil zeggen een fallus - in een samenleving waar het precies 
het enige is dat iets waard is? Freud heeft op deze plaats precies een, volgens hem, onoverkomelijke 
limiet op de analytische kuur geïdentificeerd, een limiet die hij  “rots van de castratie” noemde. 
Generaties feministen, gretig om bij alle mannen, inclusief Freud, de verborgen macho op te graven, 
vergaten dat Freuds observatie in geen geval alleen de vrouwen betrof. Freud zegt ons niet dat 
vrouwen  inferieur  zijn  door  het  ontbreken  van  de  penis,  gecompenseerd  door  hun  “penis-
verlangen”: omdat deze klinische beschrijving zijn tegenhanger heeft  in wat hij  bij  mannen als 
“viriel protest” beschouwt. Freud noemt “weigering van vrouwelijkheid” de limiet die hij opmerkt 
bij de twee geslachten, met verschillende psychoseksuele consequenties. Het probleem is dat hij het  
niet  toeschrijft  aan  de  vorm  van  de  maatschappelijke  relaties,  maar  aan  een  raadselachtige 
biologische factor.

Een opheldering van de patriarchale relaties maakt het mogelijk om aan de freudiaanse waarneming 
het belang toe te kennen dat zij verdient, door die niet langer toe te schrijven aan een biologische 
realiteit. De patriarchale samenleving is die die het vrouwelijke een positie verleent die zo weinig 
benijdenswaardig is dat ze alleen kan leiden tot de horror van een goed gedeelde castratie, waarin 
beide geslachten - hoewel asymmetrisch – functionele dragers zijn van het patriarchaat. De door 
Freud geanalyseerde hysterische vrouwen hebben deze structuur aan het licht gebracht en ze werden 
als zodanig gehoord.

Slachtoffercompetitie

In de loop van de geschiedenis van het kapitalisme ontwikkelen zich ook, onder invloed van deze 
bindende relaties,  verschillende  “secundaire  voordelen” (Sigmund Freud)  voor  de  verschillende 
functiedragers  in  dienst  van  het  behoud  van  de  bestaande  verhoudingen.  Van  een  viriele 
machtswedstrijd  tussen  bedrijven,  naties  en  houders  van  mannelijke  macht,  verandert  het 
kapitalisme tegelijkertijd, onder invloed van de voortgang van zijn eigen crisis, in een wedstrijd van 
slachtoffers, op voorwaarde dat dezelfde belofte en dezelfde geest van concurrentie blijven bestaan 
in  omgekeerde  vorm.  De  oude  burgerrechtenbewegingen,  die  ook  integratiebewegingen  waren, 
hebben meer en meer lood in de vleugels, niet zozeer door een feestelijke fierheid zoals die van de 
Gay Prides, als wel door de zeurderige en wraakzuchtige affirmatie van de achterstelling en de 
ondergane discriminaties, als ze al niet ronduit populistisch is. Ieder gaat voor zijn eigen smart naar 
de markt van lijden en pijn. Het “masochistische gedrag” dat Freud diagnosticeerde in de relatie van 
de mannen met de vrouwen wordt nu overgedragen naar de samenleving als geheel, in de context 
van een afbrokkeling van de oude masculiene grondslagen van het kapitalisme in zijn opgaande 

9



fase.  De  moderne  onteigening  van  de  eigen  sociale  reproductievoorwaarden  wordt  vertaald  in 
subjectivistische victimologie: iemand is de oorzaak van de diefstal waarvan ik het slachtoffer ben, 
diefstal die die zou zijn van de onvervulde belofte van het kapitalisme zelf. Kortom, er is iemand in 
het kapitalisme die mijn deel van het mij door het kapitalisme beloofde geluk heeft weggenomen!

Als men het in de kringen van de intersectionele deconstructie geweldig vindt om zijn privileges op 
te sommen, is dat om nog beter de omgekeerde concurrentie van de vooroordelen te voeden in 
plaats  van  het  succes  dat  uitblijft.  Het  crisiskapitalisme  produceert  alleen  maar  steeds  meer 
verschoppelingen die erkenning en schadeloosstelling eisen van een Ander die er niet om geeft. Het 
“wiel van de privileges” dat in deze intersectionele cirkels circuleert, is de ware illustratie van de 
totalitaire cirkel van deze logica. Het enige wat voor de gegeneerde winnaars overblijft, als ze een  
schijn  van sociale  rechtvaardigheid  willen ophouden,  is  hun "privileges"  op te  geven.  Voor  de 
verliezers blijft  het concurreren om de beste plaats van slachtoffer door aan de (kapitalistische) 
wereld de negatieve kracht van hun discriminaties te exposeren. Of men nu zijn successen of zijn 
littekens blootlegt, de kapitalistische samenleving staat aldus alle perversies toe, op voorwaarde dat 
haar belangrijkste werking behouden blijft. Het is dan ook niet verwonderlijk dat de verkrachters 
van Mazan zich bijna allemaal als slachtoffers presenteren!

Komt het wijzen op het structurele karakter van het patriarchaat uiteindelijk neer op het wissen van 
de grens tussen verkrachters en verkrachte vrouwen? Integendeel. De verwarring tussen concrete 
daden – vatbaar  voor  juridische vervolging,  en  gelukkig maar!  -  en  de structuur  die  eraan ten 
grondslag ligt, draagt bij tot het behoud van het patriarchaat in naam van de kritiek die uitsluitend 
wordt begrepen vanuit  het  oogpunt  van de fenomenaliteit  ervan,  dat  wil  zeggen in termen van 
criminele statistieken, sensationele feiten en biologische dragers van een penis.

Nochtans halen de verkrachters hun macht om te verkrachten uit deze structuur die door iedereen 
wordt onderhouden. Zolang concurrentie, competitie, de cultus van geweld, prestatie en fallisch 
verlangen de motors van het sociaal functioneren zijn, dat wil zeggen, zolang de hele samenleving 
onder de heerschappij  staat  van een productiewijze die  als  enige doel  heeft  om economisch te 
groeien en de wereld te veroveren om de valorisatie van waarde te voeden, zal  er geen enkele 
grondige verandering in het patriarchaat optreden. We zullen zeker soms slachtoffers ervan kunnen 
beschermen – slechts enkele onder hen -, maar we zullen de reële voedingsbodem ervan niet kunnen 
wegnemen.  Feitelijk  heeft  een  halve  eeuw  feministische  strijd,  waarbij  vrouwen  binnen  het 
patriarchaat  relatieve  politieke  en  economische  gelijkheid  bereikten,  niets  veranderd  aan  deze 
structuur. Dit is wat de episode MeToo of de zaak Mazan blootleggen. 

Het is ook niet nodig om het vrouwelijke te promoten als een “alternatieve waarde”, zolang het  
“vrouwelijke”  alleen  de  negatieve  codering  van  het  patriarchaat  is.  De  (morele)  waarde  van 
zorgactiviteiten of van de zogenaamde vrouwelijke kwaliteiten is een ideologisch bijproduct van de 
logica van de (economische) waarde die alle sociale relaties doordringt. Verkrachters veroordelen, 
mensen zonder rechten verdedigen, de markt van de professionele en politieke concurrentie voor 
vrouwen op gelijke voet met mannen openen, zorg en solidariteit bevorderen, zijn in de huidige 
omstandigheden zeer goede dingen. Maar bovenal hebben ze het effect dat ze het slechte geweten 
van de patriarchale overheersing sussen zonder iets aan de structuur te veranderen.

10



Het patriarchaat is het systeem van de kapitalistische reproductie

Het patriarchaat zal blijven bestaan zolang ik, man of vrouw, gewoon om te overleven de beste op 
school moet zijn, dat ik dan een job moet vinden en dat ik om die te krijgen ik overtuigender moet 
zijn dan honderd andere kandidaten die op straat blijven; dat ik om die job te behouden me moet 
onderwerpen aan aan alles wat men van mij eist  opdat  de productiemachine op zijn maximum 
draait; dat om een appartement te verkrijgen ik moet beschikken over meer garanties dan honderd 
andere kandidaten die  ook op de straat  achterblijven;  dat  ik om iemand interessants  te  zijn de 
reproductieactiviteiten die als vervelend of degraderend worden beschouwd moet verbergen, net 
zoals ik mijn mislukkingen en zwakheden moet verbergen, behalve om ze te transformeren in een 
wedstrijd van miseries. Tegelijkertijd moet ik continu het gezicht van het genot aan de wereld laten 
zien - vooral op de sociale netwerken – waarmee het systeem zichzelf op alle niveaus bevestigt, met 
de medewerking van allen en iedereen, zelfs de gedeklasseerden dromen er vaak van om zich weer 
in dezelfde arena te doen gelden.

Zolang we ermee instemmen dat miljoenen, miljarden mensen genoegen nemen met kruimels, zodat 
enkelen de mythe van het succes blijven aanwakkeren, zullen we niet uit het patriarchaat geraken. 
Het warenproducerende patriarchaat berust op de “weigering van de vrouwelijkheid” als ruimte die 
gedelegeerd  wordt  aan  al  de  activiteiten  die  niet  valoriseerbaar  maar  noodzakelijk  zijn  en  als 
horizon van castratie van de eeuwige concurrent die iedereen verplicht is te zijn om de valorisering 
te voeden. 

Als we het patriarchaat achter ons willen laten, moeten de reproductieactiviteiten collectief worden 
georganiseerd en verdeeld, onafhankelijk van enig salaris; de huisvesting en de productiemiddelen 
moeten  collectieve  gebruiksgoederen  zijn,  zonder  eigendom;  men  moet  theater  kunnen  maken, 
muziek  spelen  of  wetenschap  beoefenen  zonder  plaatsen  of  wedstrijden  te  moeten  winnen;  de 
menselijke en seksuele relaties moeten ontstaan zonder voorafgaande definitie van de productieve 
functie van de individuen in de schoot van de samenleving. Geweld – misschien onvermijdelijk in  
menselijke samenlevingen – moet gecodificeerd worden door de betrokkenen zelf en niet voor de 
behoeften van een economie die ons inlijft in haar permanente expansie en zich tegelijkertijd te 
pletter slaat op haar eigen limieten. Want het elimineren van het patriarchaat betekent niet dat al het 
geweld wordt geëlimineerd, maar dat de justificaties (staatsraisons of economische redenen) die het 
zichzelf geeft worden weggenomen.

Dit programma ligt voor hand. Dat degenen die het idealistisch of naïef romantisch vinden – zoals 
ik zo vaak heb mogen horen – zich maar eens bevragen over het geslacht dat wordt toegeschreven 
aan al wat niet de economie (de echte, de harde) is! Het einde van de kapitalistische concurrentie 
zou  dus  een  “lieftallige  droom”  zijn?   Is  dat  niet  opnieuw  de  toewijzing  bevestigen  van  het 
vrouwelijke aan al wat niet tot de waardewet  behoort? En blijkt daaruit niet dat, terwijl we tijdens  
het  proces  van  Mazan  met  de  vinger  naar  meneer  Iedereen  wijzen,  de  virilistische 
concurrentielogica als onoverkomelijk moet worden beschouwd!

Dit programma is zeker een uitdaging onder de huidige omstandigheden. Niemand weet waar te 
beginnen. Maar gedurende duizenden jaren hebben zelfs patriarchale samenlevingen, dat wil zeggen 
die gecentreerd op een mannelijke sociale macht, het bestaan en de reproductie van het leven nooit  
zo veracht als de huidige. Geen enkele andere samenleving heeft het vrouwelijke aangewezen als 

11



het afgesplitste omgekeerde en de passieve ruimte van een reproductie van het leven, geparasiteerd 
door het kapitaal.

Het proces van Mazan onthult ons dus de enscenering zonder filter van wat zich elke dag in stilte 
moet  blijven  afspelen  opdat  het  systeem  blijft  bestaan:  dat  iets  van  het  “vrouwelijke”  ter 
beschikking blijft van de fallische dominantie, zodat deze zichzelf blijft affirmeren te midden van 
haar eigen totale ineenstorting. De nadruk op instemming is inderdaad de meest sluwe manier om te  
eisen dat alles doorgaat zoals voorheen. Het privatiseert en normaliseert de patriarchale structuur 
door er een contractuele aangelegenheid van te maken waarbij iedereen wordt uitgenodigd om deel 
te nemen aan zijn/haar eigen onderwerping. De wet mag dan geen andere uitweg hebben, de sociale 
kritiek mag deze uitvlucht in ieder geval niet toestaan.

Sandrine Aumercier, november 2024

_________

(nvdv)

Sandrine  Aumercier  studeerde  filosofie  en  psychologie  in  Parijs,  is  vandaag  psychoanalyste, 
vertaalster en schrijfster in Berlijn.  Ze is ook medewerkster van het uitgeverscollectief Crise & 
Critique.  Eerder  publiceerde  ze  ondermeer:  Le  mur  énergétique  du  capital.  Contribution  au 
problème  des  critères  du  dépassement  du  capitalisme  du  point  de  vue  de  la  critique  des  
technologies,  Editions Crise & Crique, Albi, 2021 en, met Frank Grohmann:  Quel sujet pour la  
théorie critique? Aiguiser Marx et Freud l’un par l’autre. Editions Crise &Critique, Albi, 2024. 

Artikel  oorspronkelijk  verschenen  in  het  Frans:  “Le  patriarcat:  privilège  mâle  ou  structure  de 
domination impersonnelle.  Réflexions sur l’ affaire de Mazan” gepubliceerd op de blog van de 
schrijfster:  https://grundrissedotblog.wordpress.com/2024/11/29/le-patriarcat-privilege-male-ou-
structure-de-domination-impersonnelle-reflexions-sur-laffaire-de-mazan/  Vertaling door Jean Klak, 
januari 2026)

In dit artikel brengt de schrijfster een aantal centrale vraagstellingen, opgeroepen door het proces 
Pelicot, samen en plaatst die in het kader van de kritische theorie van de waardeafsplitsing (cfr. 
Roswitha  Scholz).  Deze  theorie  beschouwt  het  patriarchaat  als  een  sociale  structuur,  die  alle 
mannen  en  vrouwen  (be)treft,  en  onlosmakelijk  verbonden  is  met  het  kapitalisme  als 
waardevormend systeem. 

Over de zaak Mazan of het proces Pelicot werd al heel wat geschreven. In boekvorm verscheen van 
de Franse filosofe Manon Garcia Vivre avec les hommes. Réflexions sur le procès Pelicot (Climats, 
Paris, 2025) waarin ze indringend verslag doet van de rechtszaak. Een Nederlandstalige vertaling 
zou in voorbereiding zijn. Manon Garcia schreef eerder ook de zeer lezenswaardige On ne naît pas 
soumise,  on le  devient  (coll.  Climats,  Flammarion,  Paris,  2018)  en  La conversation  des  sexes.  
Philosophie  du  consentement  (coll.  Climats,  Flammarion,  Paris,  2021;  dit  laatste  werd  in  het 
Nederlands  vertaald  onder  de  titel:  Consent?  Een  filosofie  van  goede  seks (Boom Amsterdam, 
2025).

12

https://grundrissedotblog.wordpress.com/2024/11/29/le-patriarcat-privilege-male-ou-structure-de-domination-impersonnelle-reflexions-sur-laffaire-de-mazan/
https://grundrissedotblog.wordpress.com/2024/11/29/le-patriarcat-privilege-male-ou-structure-de-domination-impersonnelle-reflexions-sur-laffaire-de-mazan/


Voor de kritische waardeafsplitsingstheorie verwijs ik naar de werken van Roswitha Scholz, van 
haar  verscheen  recent  nog  Back  to  the  roots?  Zur  Regression  marxistisch-feministischer  
Theoriebildung heute. Texte aus 30 Jahren (zu Klampen Verlag, 2025), in het Nederlands kan het 
interview  met  Clara  Navarro  Ruiz  als  goede  inleiding,  met  bibliografische  notities,  dienen: 
Waardeafsplitsing,  geslacht  en  crisis  van het  kapitalisme.  Interview met  Roswitha  Scholz  door  
Clara  Navarro  Ruiz  (https://libcom.org/article/waardeafsplitsing-geslacht-en-crisis-van-het-
kapitalisme). 

_____________________________________________

13

https://libcom.org/article/waardeafsplitsing-geslacht-en-crisis-van-het-kapitalisme
https://libcom.org/article/waardeafsplitsing-geslacht-en-crisis-van-het-kapitalisme

	Het patriarchaat: mannelijk privilege of onpersoonlijke machtsstructuur? Bedenkingen over de zaak Mazan

